Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1(2) (2019): 101-114

IRATNAWA

JURNAL PEMBANGUNAN & BUDAYA

I AR

ISSN (Cetak): 2657-0505
ISSN (Elektronik): 2715-6184

http://jurnalkainawa.baubaukota.go.id/index.php/knw

REFUNGSIONALISASI NILAI-NILAI BuDAYA BUTON
SEBAGAI RESOLUSI KERAWANAN SOSIAL DI KOTA BAUBAU

REFUNCTIONALIZATION OF BUTON CULTURAL VALUES
AS A RESOLUTION OF SOCIAL VULNERABILITY IN THE CITY OF BAUBAU

Tasrifin Tahara® ", Munsi Lampe?, Dinna Dayana La Ode Malim?
L2Fakultas Ilmu Sosial & Ilmu Politik Universitas Hasanuddin
Jalan Perintis Kemerdekaan KM10 Tamalanrea, Makassar
3Fakultas Hukum Universitas Dayanu Ikhsanuddin
Jalan Sultan Dayanu Ikhsanuddin, No. 124, Baubau

Dikirim: 23 Agustus 2019; Disetujui: 30 Oktober 2019; Diterbitkan: 30 Desember 2019

DOI: 10.46891 /kainawa.1.2019.101-114

Inti Sari

Artikel ini merupakan hasil penelitian kami tentang refungsionalisasi nilai-nilai budaya Buton dalam
mengatasi kerawanan sosial di Kota Baubau, serta strategi memfungsikan kembali nilai-nilai budaya Buton
sebagai upaya preventif dalam mengatasi kerawanan sosial. Penelitian ini dilakukan dengan pendekatan
kualitatif di Kota Baubau sebagai lokasi utama pemukiman kelompok pewaris nilai luhur Budaya Buton era
Kesultanan Buton, namun masih sering terjadi tindakan kekerasan. Teknik pengumpulan data dilakukan
dengan pengamatan, dokumentasi, dan wawancara mendalam dengan informan. Analisis data dalam penelitian
ini dilakukan secara dengan deskriptif kualitatif. Kekayaan nilai-nilai budaya Buton menunjukkan potensi
besar untuk dilakukan fungsionalisasi dalam berkehidupan masyarakat secara harmonis dan kokoh serta
dinamis ke depan. Dalam rangka refungsionalisasi tersebut, perlu diperlukan strategi-strategi: pengaktifan
peran desa adat, pembentukan dan atau penguatan kelembagaan budaya Buton yang sudah ada sebelumnya,
memasukkan nilai- nilai budaya Buton dalam kurikulum pembelajaran di sekolah, memerdakan pemungsian
beberapa komponen nilai budaya utama (Perda/Peraturan Daerah), dan kajian mendalam dan berkelanjutan
tentang nilai-nilai budaya Buton untuk dijadikan referensi dan rekomendasi pembangunan berkelanjutan di
segala bidang kehidupan.

Kata Kunci: kerawanan sosial, nilai-nilai budaya, refungsionalisasi.

Abstract

This article is the research on re-functionalization of Buton cultural values in overcoming social vulnerability
in the City of Baubau, and the strategy to re-function Buton cultural values as a preventive measure in overcoming
social vulnerability. The research is used qualitative research. The scope area of this research was in Baubau City,
as well as the center of the linkage of the heir groups where the values of the Buton sultanate are longer exist but
frequently less practiced. Data collection techniques carried out by collection, arrangement, and in-depth
interviews. The well-heeled and complexity of cultural values of Buton will be the source of vigorous society which
are dynamic and more challenging in future comings. Within the framework of the renewal the past values and the
attachment of the upcoming values come from the values of ethnicity that breathe in Baubau city. Thus, to perform
the revitalization is an urgency through the mechanism of activating the role of cultural villages, the use of
cultural values in the schools’ curriculum particularly for beginner level in the terms of to mold their cultural
foundation, the strengthening of pre-existing Buton’s cultural institutions. These are involving with the key
cultural components are Regional regulations (Perda). Further, they will be used to unearth the flexibility of the

* Penulis Korespondensi © 2019 Tasrifin Tahara, Munsi Lampe, Dinna Dayana La Ode Malim

Telepon : +62-821-8844-4075 @@@@ Ciptaan disebarluaskan di bawah Lisensi Creative Commons
Surel : tasrifin.tahara@yahoo.co.id A Atribusi-NonKomersial-BerbagiSerupa 4.0 Internasional. 101


http://jurnalkainawa.baubaukota.go.id/index.php/knw
mailto:tasrifin.tahara@yahoo.co.id
https://doi.org/10.46891/kainawa.1.2019.101-114

cultural values of Buton for future reference through the deepening of cultural values consciousness, in the sense
of facing the threatened by the emergence of outsider values influences, the expansion of pop cultures, the distrust
on the class antagonism and the other possibility of disturbance the authentic of cultural values.

Keywords: social vulnerability, cultural values, refunctionalization.

Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1 (2) (2019): 101-114

102



I. PENDAHULUAN

Kerawanan sosial dalam bentuk kekerasan
dalam lima tahun terakhir seperti
pembunuhan di Simpang Lima, konflik antar
orang Tarafu vs. Bonebone, perkelahian di
Kanakea dan lain-lain sudah semakin
menakutkan bagi masyarakat Kota Baubau. Ini
sudah menjadi masalah serius dan butuh
penanganan bersama aparat keamanan dan
pemerintah. Sebagai upaya preventif, perlu
upaya lebih komprehensif, salah satunya
dengan pendekatan budaya.

Nilai-nilai budaya adalah refleksi dari
kearifan budaya suatu masyarakat. Ia
terbentuk dari hasil internalisasi sistem nilai
budaya, yang tercermin dalam kesadaran,
pemahaman, rasa, maupun karsa, sebagai
aspek penting yang turut mempengaruhi
perkembangan suatu masyarakat. Nilai-nilai
budaya yang tinggi dari suatu masyarakat akan
menumbuhkan kualitas masyarakat
bersangkutan. Karena itu, nilai-nilai budaya
yang hidup dalam kebudayaan suatu
masyarakat perlu diinventarisasi guna
menumbuhkan karakter bangsa.

Nilai-nilai karakter tidak dapat dipisahkan
dari  kelembagaan  tradisional suatu
masyarakat.  Kelembagaan  tradisional
merupakan seperangkat ajaran dan
kepercayaan yang bersifat ideal, yang berisi
sistem nilai dan sistem pengetahuan lokal yang
menjadi acuan bagi anggota masyarakat dalam
melakukan aktivitas yang berkaitan dengan
sejumlah aspek kehidupannya. Kelembagaan
pada hakikatnya adalah sebuah tradisi, yang
sekaligus dapat dipahami sama dengan
kebudayaan. Kelembagaan dapat pula
dimaknai sebagai pranata sosial (social
institution), yakni sistem nilai serta sistem
norma dan hukum tidak tertulis yang menjadi
acuan dan pengendali setiap individu dalam
sejumlah aktivitas kehidupannya untuk
mencapai suatu tujuan tertentu. Kelembagaan
atau pranata sosial merupakan bagian integral
dari kebudayaan, berupa sistem kognisi yang
merupakan pola bagi terbentuknya sistem
perilaku (Naping, 2007, hlm. 74).

Parsons (2013, hlm. 78) menyatakan
bahwa setiap masyarakat mempunyai sistem
nilai budaya yang mengatur pola pikir dan tata
kelakuan individu-individu warga masyarakat
bersangkutan. Sistem nilai tersebut merupakan

suatu konsepsi abstrak yang hidup dalam alam
pikiran warga pendukung suatu kebudayaan,
dan oleh karena itu mempunyai kekuatan
memaksa terhadap sistem-sistem gagasan dan
perilaku warga masyarakat, yang berhubungan
dengan segala aspek kehidupannya. Dari
kerangka sistem nilai tersebut tergambar
bagaimana warga suatu  masyarakat
memandang dunianya. Makna dunia dalam
pengertian ini melingkupi pandangan dan
konsepsi-konsepsi yang hidup dalam alam
pikiran = warga  masyarakat terhadap
keberbagaian dan kebanyaksegian dunia fisik,
hidup manusia (termasuk aktivitas dan hasil
aktivitas itu), lingkungan sosial, serta dunia
transenden sebagai suatu keteraturan yang
lengkap.

Dalam suasana transformasi masyarakat
dewasa ini, terasa penting dan mendesak
bahwa dalam rangka pembinaan kepribadian
masyarakat diperlukan sebanyak mungkin
pengetahuan tentang anasir yang lekat pada
kesadaran budaya masyarakat itu sendiri.
Anasir itu terkandung dalam wujud
kebudayaan, berupa nilai-nilai, norma-norma,
dan sejumlah peranan serta kaidah kehidupan
yang tersimpul dalam aspek ideal kebudayaan.
Adapun bentuk-bentuk tingkah laku dan tata-
cara manusia melakukan interaksi
kehidupannya tersimpul dalam aspek kelakuan
dari kebudayaan. Akhirnya, berbagai ramuan
berupa bentuk-bentuk dan macam-macam
peralatan fisik dari kehidupan terjelma dalam
aspek fisik kebudayaan. Wujud kebudayaan
tersebut berakar dan menjangkau masa silam,
baik yang jauh maupun yang dekat. Sudah
menjadi tugas tiap generasi untuk menjaga
kesinambungan hidup dari wujud kebudayaan
mereka, guna terpeliharanya keserasian dan
perkembangan integrasi kepribadian
masyarakat dalam proses pembangunan
(Mattulada, 1995, him. 77).

Kota Baubau merupakan titik sentral
peradaban Kerajaan dan Kesultanan Buton
dimasa lampau, yang kaya dengan berbagai
tata nilai yang diwariskan para leluhur Buton di
masa lalu (Tahara, 2017). Termasuk tata nilai
yang berkaitan dengan interaksi antar individu
maupun kelompok di masyarakat. Oleh karena,
kiranya perlu melakukan riset mendalam guna
merefungsionalisasi budaya sebagai upaya
pencegahan kerawanan sosial di Kota Baubau.

Refungsionalisasi Nilai-nilai Budaya Buton Sebagai Resolusi Kerawanan Sosial di Kota Baubau

Tasrifin Tahara, Munsi Lampe, Dinna Dayana La Ode Malim

103



II. METODE

Metode yang digunakan dalam penelitian
ini adalah penelitian kualitatif yang
berorientasi untuk mendeskripsikan suatu
kebudayaan. Tujuan utama penelitian ini
adalah untuk memahami suatu pandangan atau
konstruksi dari sudut pandang penduduk asli
(subyek) yang diteliti. Inti dari penelitian ini
adalah upaya untuk memperhatikan makna-
makna tindakan dari kejadian yang menimpa
orang (subyek) yang diteliti (Spradley, 1997,
hlm. 121). Penelitian dilakukan di Kota Baubau
dengan teknik pengumpulan data
dokumentasi, pengamatan dan wawancara
dengan informan aparat keamanan, tokoh adat,
budayawan, dan akademisi di Kota Baubau.
Analisis data dalam penelitian ini dilakukan
secara dengan deskriptif kualitatif untuk
menjelaskan fenomena utama sebagai tema
penelitian ini.

II1. HASIL DAN PEMBAHASAN

A. Kerawanan Sosial di Kota Baubau

Ada dua hal penting yang dihadapi oleh
manusia dalam berinteraksi dalam sebuah
komunitas, yang pertama adalah perbedaan
wujud dari konstelasi dan aspirasi kehidupan
yang diharapkan (the constelation of ideal life)
dan yang kedua adalah dinamika sosial
ekonomi yang diperlukan untuk mengelola
kehidupan. Dua hal tersebut muncul sebagai
akibat dari perbedaan budaya baik bersifat
antar budaya maupun intra budaya. Oleh
karena itu, Ritzer (2011) menekankan
pentingnya menemukan keteraturan melalui
berbagai karakteristik yang dapat
mempersatukan manusia meskipun terdapat
berbagai keberagaman dalam lapisannya.

Keserasian sosial dan konflik (sebagai
akibat dari kerawanan dan kerentanan sosial)
tidak dapat dilihat secara terpisah karena
keduanya menyangkut bagaimana cara
mengelola perbedaan dalam lapisan
masyarakat Buton (Tahara, 2012). Kota Baubau
yang merupakan kota yang sejak masa lampau
sebagai akibat dari posisinya sebagai jembatan
yang menghubungkan wilayah timur dan barat
Indonesia telah menjadi kota yang heterogen
juga tidak terhindar dari kondisi di atas,
berbagai macam kasus yang muncul setiap

tahun semakin mempertegas bahwa terdapat
potensi gesekan yang berubah menjadi
kerawanan sosial. Berdasarkan data yang
dihimpun dari kepolisian resor Kota Baubau
mengenai 10 kasus kerawanan sosial di Kota
Baubau sepanjang tahun 2016 hingga tahun
2018.

Berdasarkan data dari Kepolisian,
sepanjang tahun 2016, pencurian menduduki
peringkat teratas dengan 190 kasus disusul
dengan penganiayaan dengan jumlah 169
kasus. Kemudian tahun 2017, meskipun
mengalami penurunan hingga 172 Kkasus,
pencurian masih menempati kasus terbanyak
dalam data Kepolisian Resort Kota Baubau.

Data dari Polres Baubau, tahun 2018
terjadi loncatan jumlah kasus penganiayaan
dari tahun 2017 yang berjumlah 26 kasus
menjadi 91 kasus yang membuat kategori
kerawanan ini menjadi kasus tertinggi di
sepanjang tahun 2018.

B. Bhinci-Bhinciki Kuli: Sebagai Etika

Sosial

Di dalam masyarakat Buton, bhinci-
bhinciki kuli telah menjadi "batu timbangan”
untuk menimbang dan menilai perilaku
hubungan sosial, baik antara sesama anggota
masyarakat maupun antara penguasa
pemerintah negeri. Ketika warga masyarakat
menyaksikan perilaku siapa pun tanpa kecuali
penguasa yang melampaui batas kewajaran
sehingga merugikan orang lain, lantas
terdengar kecaman masyarakat “Yinda
abhincikikulina”, artinya tidak mencubit
dirinya sendiri. Ini dimaknai sebagai ungkapan
kebencian dan protes masyarakat terhadap
perilaku yang tidak wajar tersebut.

Nilai bhinci-bhinciki kuli mengandung
substansi humanisme akan kesamaan umat
manusia yang bersesuaian dengan yang
diajarkan dalam humanisme Islam bahwa
“Pada dasarnya manusia adalah sama di
hadapan Tuhan, yang membedakan adalah rasa
takwanya”. Implikasi dari padangan hidup
seperti ini melahirkan moral yang mendorong
manusia untuk berbuat baik kepada
sesamanya. Secara demikian manusia akan
mencapai tingkat martabat yang layak untuk
hidup dengan sesamanya di mana pun di dunia.
Berdasarkan pada kesamaan tersebut
sehingga, menurut Oba (2009), sangat patut

104

Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1 (2) (2019): 101-114



diduga bahwa masuknya Islam ke Buton yang
tidak menimbulkan  benturan  dalam
masyarakat dikarenakan humanisme Islam
mendapatkan tempat dalam pangkuan etika
sosial bhinci-bhinciki kuli yang dianut
masyarakat Buton, yang pada gilirannya di
antara keduanya telah terjadi proses akulturasi
nilai-nilai budaya.

Persoalan bagi masyarakat Buton pada
umumnya bahwa dewasa ini etika bhinci-
bhinciki kuli sudah kurang dipahami oleh
generasi muda Buton. Sementara di kalangan
generasi tua sudah jarang pula memberikan
keteladanan yang memadai. Oleh karena itu,
nilai budaya bhinci-bhinciki kuli yang
mempunyai jangkauan universal pada
pokoknya ialah refungsionalisasi secara praktis
untuk memperkuat dan menjaga harmonisasi
sosial masyarakat Buton, khususnya di Kota
Baubau yang sejak beberapa tahun terakhir
cenderung diwarnai konflik dan kekerasan
sosial, di samping dapat memperkaya nilai
budaya nasional dan budaya dunia.

C. Sara Patanguna: Falsafah Hidup
Kesultanan Buton
Dalam konteks hukum pemerintahan

Kesultanan Buton, bhinci-bhinciki kuli itu,

menurut Saidi (2009) menyatakan sila dasar

yang melahirkan empat dasar hukum yang
disebut “Sara Patanguna’, yaitu:

1. Pomae-maeka, artinya saling merasa takut
antara sesama anggota masyarakat.

2. Popia-piara, artinya saling merasa
memelihara antara sesama anggota
masyarakat.

3. Pomaa-maasiaka, artinya saling merasa
menyayangi antara sesama anggota
masyarakat.

4. Poangka-angkataka, artinya saling merasa
menghormati antara sesama anggota
masyarakat.

Secara makro, menurutnya, sila dasar
bhinci-bhinciki kuli dengan empat dasar
hukumnya itu mengandung makna sosial pada
tiga strata sosial, yaitu:

1. Yang melebihi kita (yang lebih tua dan
lebih tinggi pangkatnya), ditakuti.

2. Yang sama dengan Kkita (sesama umur
maupun pangkat), dipelihara.

3. Yang kita lebih (mereka yang lebih muda

umur atau lebih rendah pangkat dari kita),
kita sayangi.

Tantangan atau lawan dari bhinci-bhinciki
kuli itu ditentukan empat pula, yaitu:

1. Sabharagau, artinya milik bersama
dialihkan menjadi milik pribadi seseorang,
atau pelecehan hak-hak orang lain.

2. Lempagi, artinya perbuatan melanggar
ketentuan atau amanah, contoh: Si A
menyimpan sesuatu barang pada Si B, lalu
diambilnya tanpa sepengetahuan si B.

3. Pulu mosala te mingku mosala, artinya
melakukan sesuatu kejahatan atau
pelanggaran hukum, gerak-gerik atau
tingkah laku yang  menunjukkan
keangkuhan dan segala perbuatan tercela
lainnya.

4. Pebula, yaitu melakukan zina dalam
lingkungan masyarakat sekitar atau
menipu masyarakat sekitar untuk
keuntungan pribadi.

Secara mikro, Saidi (2009) menjelaskan
tentang Sara Budiman Kesultanan Buton dalam
mana bhinciki-bhinciki kuli menjadi sila
pertama/dasar yang melahirkan empat sila
lainnya, sebagaimana dijelaskan berikut ini.

1) Bhinci-bhinciki kuli (Saling/Masing-
masing mencubit kulit sendiri)

Merupakan sila pertama atau sila/dasar
yang berarti masing-masing orang atau
anggota masyarakat bila mencubit kulitnya
sendiri pasti akan terasa sakit. Oleh karena itu
janganlah mencoba mencubit kulit orang lain
sebab orang lain itu pun akan merasakan sakit
sebagaimana Anda akan merasa sakit bila kulit
Anda dicubit orang. Dikonkretkan maknanya
menjadi janganlah Anda melakukan sesuatu
perbuatan yang merugikan atau menyusahkan
orang lain, karena Anda pun tidak akan senang
bila perbuatan serupa dilakukan atas diri Anda
sendiri. “Semua umat manusia (di mana saja
dan kapan pun) niscaya tidak mau dan
menghindari ancaman sakit atau penderitaan,
terutama yang dilakukan antarsesama”.
Menurut Saidi (2009), inilah inti dan hakikat
persamaan yang ada pada diri seorang umat
manusia, yaitu rasa dan perasaan sebagai
karunia dari Yang Mahatinggi (Tuhan) yang
tidak ternilai harganya. Inilah yang mendasari

Refungsionalisasi Nilai-nilai Budaya Buton Sebagai Resolusi Kerawanan Sosial di Kota Baubau

Tasrifin Tahara, Munsi Lampe, Dinna Dayana La Ode Malim

105



hak asasi manusia karena itu wajib dipelihara,
dihormati dan dijunjung tinggi secara bersama
antara anggota masyarakat.

a) Pomae-maeka (saling merasa takut

antara sesama anggota masyarakat)

Apakah yang saling ditakuti bersama
itu? Hal yang ditakutkan adalah
jangan sampai hak asasi setiap orang,
kehormatannya bersama
keluarganya, hak milik seluruh
anggota masyarakat terganggu atau
tercederai ketika terjadi hubungan
sosial, proses kebersamaan dengan
Sang Pencipta, sehingga agar supaya
semuanya itu tetap terpelihara
keutuhannya mereka itu harus saling
merasa takut. Pomae-maeka adalah
“nilai kepekaan budaya” (sentitive-
cultural value). Dalam
pengamalannya, Saidi  (2009),
mencontohkan secara detail seperti si
kaya merasa takut untuk menindas si
miskin, sebaliknya si miskin merasa
takut mengganggu hak milik si kaya. Si
pandai merasa takut memperbodoh si
dungu, sebaliknya si dungu takut
mengganggu kepentingan si pandai,
rakyat merasa takut melanggar
wewenang dalam kekuasaan
pemerintah, sebaliknya pemerintah
merasa takut melanggar hak-hak asasi
rakyat dan demikian seterusnya.
Apabila sila saling merasa takut itu
tidak diindahkan lagi oleh masyarakat
atau pemerintah, maka akan timbul
sifat-sifat sebaliknya yaitu “Saling
Rasa Berani”. Masing-masing pihak
yang disebutkan di atas akan saling
berani melanggar hak-hak asasi
sesamanya. Bila si kaya sudah berani
memeras si miskin, si pandai sudah
berani menipu si dungu, pemerintah
sudah berani menzalimi rakyat maka
akan timbul pula rasa berani si
miskin, si dungu dan si rakyat untuk
bangkit melawan si kaya, si pandai
dan si penguasa untuk
mempertahankan hak-hak asasinya,
kehormatannya, hak miliknya dan
sebagainya. Apabila situasi demikian
sampai terjadi dalam  suatu

b)

masyarakat atau negara akibatnya
akan menimbulkan kekacauan,
terganggunya stabilitas keamanan
negara dan ketenteraman hidup
bersama.

Popia-piara (saling merasa
memelihara antara sesama anggota
masyarakat)

Rasa saling memelihara antara
sesama anggota masyarakat itu amat
dibutuhkan  dalam  kehidupan
bersama berbangsa dan bernegara.
Pada sila Pomae-maeaka ditekankan
saling merasa takut, mengandung
pengertian pasif untuk tidak berbuat
sesuatu yang ditakutkan dapat
mencederai nilai, harga diri atau
kehormatan dari sesama, sebaliknya
popia-piara  justru mengandung
himbauan untuk bertindak secara
aktif saling memeliharakan nilai-nilai
yang dimiliki bersama setiap
individual atau kelompok seperti hak
asasi, harga diri, kepercayaan
terhadap Tuhan, harta benda, jabatan,
dan lain  sebagainya. = Untuk
terwujudnya keamanan dan
keselamatan bersama, semua yang
disebutkan di atas wajib dipelihara
bersama-sama oleh anggota
masyarakat secara timbal balik. “Nilai
sosial-budaya tersebut menjadi
pendorong dan pembimbing
partisipasi sosial dalam kehidupan
sehari-hari untuk kebaikan bersama”.
Dalam pengamalannya, Saidi (2009),
mencontohkan secara jelas dan
empiris seperti si kaya wajib
memelihara hak-haknya si miskin
seperti memberikan upah yang wajar
atau memberikan sedekah, sedang si

miskin wajib memelihara
kepentingan si kaya dan tidak
mengganggunya. Si pandai

memelihara haknya si dungu seperti
tidak berusaha menipunya.
Sebaliknya  si dungu  wajib
memelihara kepentingan si pandai.
Rakyat  memelihara  keutuhan
wewenang dan kekuasaan
pemerintah sebaliknya pemerintah

Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1 (2) (2019): 101-114



wajib memelihara seluruh
kepentingan rakyat seperti
terjaminnya rasa keadilan, rasa aman
bersama keluarganya, harta miliknya,
keyakinan agamanya, dan lain
sebagainya. Apabila pengamalan sila
Popia-piara ini dilanggar, maka akan
menimbulkan sifat-sifat sebaliknya
yaitu “rasa saling merusak”. Si kaya
memeras si miskin dan si miskin
merampas hak-hak si kaya, si pandai
menipu si dungu dan sebaliknya si
dungu melawan si pandai, penguasa
menzalimi rakyat sebaliknya rakyat
melawan kekuasaan penguasa. Semua
tindakan negatif tersebut berakibat
rusaknya tatanan kehidupan
masyarakat, bangsa dan negara.

Pomaa-masiaka  (saling merasa
menyayangi antara sesama anggota

masyarakat)
Saling menyayangi dalam kehidupan
berkeluarga, berbangsa dan

bernegara merupakan perekat utama
persatuan dan kesatuan. Yang mana
unsur-unsur dari pomaa-masiaka
yang saling dirasakan secara timbal-
balik itu? Itulah kasih, cinta, setia,
kemesraan, keindahan, dan
kesejukan. Sifat dan perilaku mulia
ini, menurut Saidi (2009), akan
mewujudkan kehidupan harmonis
dalam masyarakat dan bangsa, akan
tercipta suasana saling menyayangi
antara si kaya dan si miskin, si pandai
dan si dungu, pemerintah dan rakyat,
demikian seterusnya. Selama sila
pomaa-masiaka ini ditaati dan
diamalkan  seluruh  komponen
masyarakat, maka negara akan aman,
rakyat hidup damai, makmur,
tenteram dan bahagia. Tetapi
bilamana sila pomaa-masiaka ini
ditinggalkan maka akan lahirlah sifat-
sifat serta perilaku sebaliknya yaitu
rasa permusuhan, dengki, dendam, iri
hati, curiga-mencurigai dan berbagai
macam sifat serta perilaku negatif
lainnya. Si kuat akan menindas si
lemah, si kaya memeras si miskin, si
pandai membohongi si dungu,

d)

penguasa menzalimi rakyatnya.
Sebaliknya si lemah, si miskin, si
dungu dan si rakyat akan bangkit
melawan si kuat, si pandai, si kaya dan
si penguasa. Apabila hal-hal itu terjadi
akibatnya adalah terjadinya
kekacauan dan rusaknya tatanan
kehidupan bermasyarakat, berbangsa
dan bernegara.

Poangka-angkataka (saling merasa
menghormati antara sesama anggota
masyarakat)

Saling menghormati bagaikan tali
emas yang menghubungkan hati
nurani, mendekatkan bahkan
memadukan hati antarmanusia.
Betapa indahnya dalam suatu
masyarakat dan bangsa yang hidup
saling menghormati, saling
menghargai sesamanya tanpa dibatasi
oleh pangkat dan kedudukan. Nilai-
nilai keutamaan dimiliki setiap
manusia yang menjadikan warga
masyarakat saling merasa takut
mengganggunya melainkan saling
memeliharanya, itulah yang
menghendaki rasa dan sikap saling
menghormati. Sebab nilai-nilai
keutamaan yang dibangun dan

dimiliki setiap individu atau
kelompok terwujud atau
teraktualisasikan = dalam  saling

menghormati. Dalam sila poangka-
angkataka ini, menurut Saidi (2009),
terkandung pula pengertian bahwa
orang-orang atau warga negara yang
memiliki sesuatu kelebihan dari
anggota masyarakat lainnya seperti
berilmu pengetahuan tinggi dan
ilmunya itu berguna bagi masyarakat,
hartawan yang mendermakan
kekayaannya untuk kepentingan
umum, atau karena keberaniannya
telah berjasa menyelamatkan negara,
kepada mereka itu diberikan
penghormatan dan balas jasa tertentu
oleh pemerintah. Pemberian balas
jasa atau penghormatan itu biasanya
dalam wujud seperti diangkat
menduduki sesuatu jabatan dalam
pemerintahan atau dianugerahi

Refungsionalisasi Nilai-nilai Budaya Buton Sebagai Resolusi Kerawanan Sosial di Kota Baubau
Tasrifin Tahara, Munsi Lampe, Dinna Dayana La Ode Malim

107



sebidang tanah yang disebut
“katampai”. Tanah katampai ini
menjadi hak miliknya turun-temurun.
Menurut Saidi (2009) bahwa apabila
sila ini tidak lagi diindahkan, maka
dalam masyarakat akan timbul sifat-
sifat sebaliknya, yaitu rasa saling
membenci. Antara seseorang dengan
yang lain merasa seperti terasing,
saling tidak mengacuhkan. Situasi dan
kondisi demikian akan menyuburkan
rasa egois, angkuh tidak memedulikan
lagi kepentingan orang lain, tiap orang
hanya mengutamakan kepentingan
dirinya sendiri beserta keluarganya.
Bhinci-bhinciki kuli dan empat sila
lainnya menjadi sumber inspirasi dan
kreativitas inovatif para tokoh,
cendekiawan, budayawan atau
seniman di masa lalu dalam rangka
membuat ungkapan-ungkapan yang
mengandung nilai-nilai budaya dan
filosofi lokal yang karena muatan
universalnya sehingga dengan mudah
diakulturasikan dengan nilai-nilai
sosial-budaya yang bersumber dari
luar kKhususnya ajaran agama Islam.

D. Nilai yang Bersumber dari Agama
Islam: Kadar Spiritualitas Individu
Menurut Said (2006, hlm. 112), bahwa

nanti pada era sultan ke-4, Dayanu

Ikhsanuddin, gerakan Islam yang dimulai dari

tatanan kerajaan dibangun. Kerajaan pada saat

itu sudah mulai didasarkan pada ajaran Islam,
yang ditandai dengan disusunnya Undang-

Undang Dasar Kesultanan Buton yang disebut

sebagai Murtabat Tujuh. Sebagaimana

istilahnya, Murtabat Tujuh merupakan dasar
moral pemerintahan kesultanan, yang
berintikan tujuh pokok ajaran, sebagai berikut.

Pertama, Martabat Ahadiyah. Martabat ini
wujud Tuhan merupakan zat yang mutlak lagi
mujjarad, tidak bernama dan tidak bersifat.

Tuhan menurut paham ini hanya dapat dikenali

melalui  pengenalan terhadap alam.

Pemahaman seperti ini agaknya mengakar

pada ajaran tasawuf Imam Al Gazali, yang

mengatakan bahwa Tuhan dapat dikenal tanpa
melalui sifat, asma dan alam, tetapi melalui hati
esensi zat-Nya dapat dipandang. Kedua,

Martabat Wahiddiyah, disebut juga Martabat

Tajalli Zat (limpahan yang paling suci), yakni
penampakan Zat yang Mujarrad melalui sifat
dan asma. Sifat dan asma tersebut merupakan
hakikat alam nyata, namun belum memiliki
wujud karena yang riil hanyalah Tuhan semata.
Ketiga, Martabat Tajalli Syuhudi, disebut juga al
faid al mugaddas (limpahan suci), yaitu Tuhan
bertajalli melalui asma dan sifat-Nya dalam
kenyataan empiris. Penampakan Tuhan dalam
alam empiris ini adalah proses tajalli yang
kedua. Keempat, Martabat alam arwah. Yakni
tingkat terciptanya seluruh roh dari segala
makhluk dan bersumber dari wahidiyyah tadi.
Kelima, Martabat alam mitsal, di mana pada
tingkat ini terciptanya bayangan segala tubuh
makhluk alam raya, malaikat, jin dan manusia,
hewan dan tumbuh-tumbuhan. Keenam,
Martabat alam ajsam, pada tingkat ini segala
jenis tubuh makhluk sudah terbentuk di dalam
lingkungan dan tempatnya masing-masing
seperti manusia, hewan dan tumbuh-
tumbuhan. Ketujuh, Martabat alam insan. Pada
martabat sudah tercipta selengkap-lengkapnya
seorang manusia tubuh dan roh, dan kemudian
lahir di dunia sebagai makhluk sempurna
(insan kamil), makhluk yang diciptakan Allah
dalam keadaan seindah-indah dan sebaik-baik
makhluk.

Mengenai perjumpaan yang membaur
antara ajaran Islam (Martabat Tujuh), menurut
Ansari (Informan) dapat dilihat pada
pasangan-pasangan keempat sila dengan ayat-
ayat dalam Alquran, seperti di bawah ini:

Pertama, pomaa-masiaka landasannya surat Al-
Bagarah, Al Imran, dan Al Ayabud. Kemudian
poma-masiaka, pomae-maeka cari di surah Al
Bagarah dan Al Azhab. Kemudian poangka-
angkataka cari di surah Yusuf dan Annur.
Kemudian popia-piara cari di surat Al Hultan
Attahyun.

Tentang sejauh mana Murtabat Tujuh
diimplementasikan dalam sistem
kepemimpinan pada masa kepemimpinan
Kesultanan Buton, demikian halnya oleh
masyarakat Buton dari dahulu hingga sekarang
sedikit banyak dijelaskan oleh Said dalam
tulisan “Perjumpaan Islam dan Budaya Buton:
Spiritualitas, Moralitas dan Etos Kerja” sebagai
berikut:

108

Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1 (2) (2019): 101-114



..tindakan-tindakan politik yang dilakukan pihak
kerajaan kemudian dilakukan dan atau terkait
erat antara dua hal, yakni tanggung jawab untuk
kesatuan masyarakat Buton, dan syiar Islam.
Konstitusi kesultanan pun, menetapkan Islam
sebagai dasarnya, seperti sudah dijelaskan
disebut Murtabat Tujuh...

...paling tidaknya, syarat-syarat bagi
kepemimpinan dan tata cara pemilihan Sultan
seperti yang ditetapkan dalam Murtabat Tujuh,
kemudian terlupakan, dan hanya menjadi agenda
sejarah perjalanan pemerintahan di Buton.
Dalam pemilihan kepemimpinan di Kabupaten
Buton kemudian, syarat itu secara tersurat tidak
pernah dijadikan acuan lagi, karena sudah
digantikan oleh aturan-aturan formal yang
tampak lebih sekuler...

..baik pada tingkat tatanan normatif yang
dibangun oleh pihak Kesultanan Buton maupun
kondisi spiritual masyarakat yang selalu
mengajarkan kebaikan, secara ideal menjadikan
orang Buton memiliki etika moral Islamis dalam
perilaku kepemimpinannya (pada saat mereka
menjadi pemimpin). Tetapi apakah itu bertahan
hingga saat ini? Sebab ..mencari nafkah
mengarungi lautan bagi orang Buton yang
mengakar lIslamnya adalah langkah ikhtiar
mencari nafkah di bumi Allah ini, sementara
aturan formal negara mengatakan itu “haram...

Pokok persoalan kajian tentang nilai-nilai
budaya Buton yang berfungsi meredam gejala
konflik dan kekerasan sosial sangat berkaitan
dan ditopang dengan nilai-nilai spiritual
keagamaan yang dianut. Dalam penjelasannya,
Abubakar (1999) memulai dengan pertanyaan
penting: apakah tolok ukur rendah atau
tingginya kadar spiritualitas seseorang?
Menurutnya bahwa menjawabnya tentu sangat
sulit dikarenakan hal ini berkaitan langsung
dengan kualitas keberagamaan seseorang.
Namun bagi orang-orang Buton menurutnya,
yang pertama kali harus dipahami, bahwa
mereka adalah komunitas Islam. Semua
tindakan atau perilaku dilakukan, filter
utamanya, dan itu secara langsung seakan
berjalan alami, adalah apakah itu sesuai
dengan ajaran Islam menurut pemahaman
mereka atau tidak. Bila sesuatu tindakan
bertentangan dengan ajaran Islam, maka
otomatis itu akan memperoleh rintangan dari
intern jiwa individu yang bersangkutan.
Sebaliknya bila suatu tindakan atau perilaku
sudah memperoleh justifikasi tradisi, maka

setiap seseorang itu sudah dijamin
berdasarkan tradisi, tradisi mana sudah
berdasarkan atau paling tidak diberi “baju”
[slam.

Kontrol dari tindakan seseorang, bagi
orang Buton, adalah bersumber dari dalam diri
dan oleh masyarakat. Pada tingkat intern diri
seseorang, tentu akan selalu berkaitan dengan
kadar pemahaman dan terinternalisasinya
ajaran Islam bagi bersangkutan. Sebaliknya
oleh masyarakat sekitar, dianggap sebagai fakta
sosial (social facts), di mana sebuah
pelanggaran dalam bentuk pemikiran dan
tindakan yang dilakukan individu niscaya
memperoleh reaksi dari masyarakat
sekitarnya. Bagi mereka yang melakukan
pelanggaran atas nilai-nilai sosial, dan bahkan
termasuk akan memperoleh label sosial,
sebuah vonis dari pengadilan sosial.

E. Falsafah dari Para Leluhur dan Tokoh
Cendekiawan/Budayawan Kekinian

1) Hakekat Hubungan Manusia dengan

Sesama Manusia

Dalam konteks kajian nilai-nilai sosial-
budaya yang menjaga tatanan berkehidupan
masyarakat yang harmonis dan kokoh, maka
relevan pula mengangkat penjelasan Abubakar
mengenai hakikat hubungan manusia dengan
sesamanya. Pada kebudayaan masyarakat
Buton, nilai budaya pada hakikat hubungan
manusia dengan manusia, akan tercakup dalam
prinsip komunikasi sosial Buton yang
berwujud “Binci-binciki kuli” sebagai simpulan
dari “Sara pata anguma” yakni “empat sila yang
merupakan pilar harmonisasi tata-pergaulan
hidup”, yang terdiri dari: Poangka-angkataka
yakni saling hormat menghormati. Poma-
masiaka yakni saling kasih mengasihi. Popia-
piara yakni saling pelihara memelihara dan
Pomae-maeka yakni saling taat-menaati hak
asasi.

Dalam budaya Buton hakikat dari
hubungan manusia dengan sesamanya
terkonsepsikan dalam beberapa manifestasi,
antara lain:

a) Nilai budaya pada hubungan vertikal
antara manusia dengan sesamanya
Titik berat nilai budaya daripada
sikap dan aktivitas manusia yang
diarahkan demi pengabdian dan bakti

Refungsionalisasi Nilai-nilai Budaya Buton Sebagai Resolusi Kerawanan Sosial di Kota Baubau

Tasrifin Tahara, Munsi Lampe, Dinna Dayana La Ode Malim

109



b)

kepada pihak atasan, atau sebaliknya
atasan hanya memfokuskan perhatian
dan perannya untuk kesenangan
kelegaan bawahannya.

Nilai budaya seperti itu, dalam
kehidupan sehari-hari dipertajam
dengan falsafah orang tua-tua sebagai
berikut:

Nasihat para orang tua-tua:

Pertama, yang dimaksud dengan lurus
(bijak) itu, andai hanya sedikit
salahnya, yang banyak itu bolehlah
diampuni (diperbaiki).

Kedua, yang dimaksud dengan tahu
(pandai) itu, tiada dilaksanakan

sesuatu  pekerjaan, melainkan
diketahui terlebih dahulu dampak
akibatnya kelak.

Ketiga, yang dimaksud dengan berani
(kesatria) itu, tiada cemas/goyah
hatinya mendengarkan cercaan/
ancaman maupun mendengar pujian.
Keempat, yang dimaksud dengan
murah hati/dermawan itu, memberi
makan siang dan malam kepada
sesamanya, malahan tambah berseri-
seri wajahnya.

Nilai budaya pada hubungan
horizontal antara manusia dengan
manusia

Titik berat nilai budaya daripada
sikap dan aktivitas seperti ini, bahwa
rasa ketergantungan terhadap sesama
tingkat sosialnya akan banyak
mewarnai sikap dan peran di dalam
kehidupannya. Di  sini rasa
kegotongroyongan dianggap sangat
penting, karena di dalam kehidupan
ini, pasti rasa senasib-
sepenanggungan itu merupakan
perekat kesetaraan hidup.

Ada pula falsafah orang tua-tua yang
dijadikan tuntunan hidup masyarakat,
sebagai berikut:

Pohamba-hambamoimingkunamanga sea
yitu tulada poluadari to yi magagakana
giuyi potimbawata. Temo duka soda
mparagigi yitu polanciringana mia bari
moarona karaja maoge. Ronamo mobarina
yitu oaemo mosodana bada potimbawata.

2)

takuti

Artinya:

Tolong menolong vyang diperagakan
masyarakat semut itulah teladan pelajaran
kebersamaan yang menjadikan ringannya
segala sesuatu yang dipikul.

Falsafah Ibu Sebagai Panutan dalam
Membangun Kehidupan Bersahaja
Masyarakat

Apa yang kita inginkan dan apa yang kita
dengan kerawanan sosial? Itulah

pertanyaan yang mendahului penjelasan oleh
A. M. Kasim Siruhu (Tokoh dan Budayawan
Buton) mengenai makna hidup. Baginya,
pertanyaan makna hidup ini semua orang bisa

menjawab, walaupun masih

anak-anak

semuanya bisa memaknai hidup, apakah tamat
TK, SD atau lainnya, semua sama, karena
gurunya hanya satu. Tidak ada yang melewati
guru ini dan gurunya hanya satu. Siapa guru
dan bagaimana panutannya?

“Yincema guru kaogesana? Yincema?
O Inamu, kamata kaadarina yinamu

Okaadarina yinamu
kaogesanakaadari”.

yitu, osiytumo

Panutan ibumu itu, itulah panutan yang
termasyhur di muka bumi.

Apa dan bagaimana panutan ibu itu? Penjelasan
sebagai berikut:

“Ukamataea ndea yinamu...Baabaana mataua
dhangiamo antoa kompona,

Opea a fikiri? Tuapa nda naana yi yantona
kompoku siy, yinda ka maara,

Ande yindaka maara, ane yiyakini mea yindaka
maara yi yantona kompona siy, ayakinimea
yindaka mapi.

Ane yindakaamaara yindamo amapii

Agoramo, alhamdulilah asalamatimo garaaka
naa naa siy”

Artinya:

Pertama-tama seorang Ibu menyantuni anaknya

Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1 (2) (2019): 101-114



dari rahim, setelah dia merasa anaknya
mengharapkan bantuan dari dirinya. Mulai dari
terlambat bulan sampai lahir, maka Ibu cepat-
cepat mencari makan agar anaknya tidak merasa
lapar. Setelah seorang ibu meyakini anaknya tidak
lapar, timbul keyakinannya bahwa si anak tidak
sakit. Kalau sudah diyakini si anak dalam
kandungannya tidak lapar dan tidak sakit, lantas
ibu cepat bersyukur kepada Allah, Alhamdulilah.

“Anaana siy alingkamo karaja, yindapo alingka
karaja apaumba mea yinana, elaoti lingkamo
karaja yitu? (yinawu, yi tawo, yi kantori) Kandepo
Kandepo Kandepo” bholimo pili-pili, opea mo
dhangiana yi bhawona meja yitu kandepo, ane
yinda ukande yitu u maara, umapi, yinda
mbalimo ulingka yi kantori. Te kabharina
karajamu yitu”.

Berapa lama seorang ibu menyantuni anaknya,
mulai umur 4 bulan di dalam perut sampai si anak
mulai bisa bekerja, inilah yang dikatakan orang
tua kita di Buton, inilah guru yang termasyhur.

A. M. Kasim Siruhu mau mempertegas
makna ibu sebagai panutan dan memperluas
makna ibu ke pihak-pihak pemimpin dengan
mempertanyakan lagi, apa yang hilang di kita
ini? Siapa yang menjadi panutan dan
penyantun mulai dari tingkat atas sampai
tingkat bawah? Sementara untuk belajar dari
panutan ternyata dekat sekali dengan kita. Dan
kapan dikatakan seorang panutan itu berhasil?
Jawaban terhadap pertanyaan ini yang paling
penting. A. M. Kasim Siruhu lalu menjawab dan
menjelaskannya sendiri sebagai berikut:

Naile naepua yitu olaoti, ambulimo minaka
karaja apaumbaya oninana oamana,

Oina, Oama, opea manasu oeyo siy, ane membali
bholimo manasu eyo siy inae, dampo ku takako
kinande minaka yi kota, paumbaya manga akaku,
manga andiku, taporomu romu, ane membali
paumbaya manga witinai sawetana yitu,
kembaya yi bhanua ta po romu romu, naikido
malo ta kande yi bhanua, roonamo eyo siy ku
tarima gaji.

Jadi keberhasilan seseorang itu, tatkala ia
sampaikan kepada ayah dan ibunya, “maak-
paak”, ini hari saya terima gaji, saya akan beli
makan dari kota, saya akan bawakan sama mama,
jangan mi memasak ma, tolong sampaikan
kepada kakak dan adikku kalau bisa dengan
tetangga agar kita bisa sama-sama makan.

Inti dari pembicaraan ini adalah pola
hidup sederhana dengan tiga arahan/petunjuk,
yakni:

1. Ane yindapo maara, bholimo peelo
mambosu

2. Aneyindamo mapii, bholimo peelo kasana

3. Jagania aratamu, jagania yinyawamu.

Artinya ada tiga hal yang harus dijaga di
muka bumi ini, yakni:

1. Jika kamu sudah tidak lapar, jangan sampai
ada yang lapar di sekelilingmu (zakat,
infak, sedekah), ini interaksi sosial sudah
mulai muncul Arrahmani Rahim.

2. Kalau kamu sudah tidak merasakan sakit,
jangan sampai kamu sakiti orang lain

3. Hai pemimpin, hai kamu, tugas kamu,
jangan sampai kamu melihat harta
masyarakatmu itu tidak terjamin,
nyawanya juga itu tidak terjamin. Jangan
lapar, santuni orang. Jangan sakit, jangan
sakiti orang, dan jamin keselamatan
hartamu dan nyawamu, insyaallah kamu
selamat dunia dan akhirat.

Jadi mau dijawab tentang apa yang
diinginkan. Jadi apa yang kita ceritakan ini
adalah keinginan kita untuk bagaimana
menciptakan kemakmuran, sebab
kemakmuran itu adalah lambang
kesejahteraan, itulah yang kita inginkan
sekarang, tatapi kesejahteraan dan
kemakmuran sehebat apa pun yang Kita
ciptakan di muka bumi ini wahai manusia, itu
tidak akan sama dengan surga, itu sebatas
keimanan sementara saja.

Ukia-kiaaya te ukia-kiaaya laoti, bholi lau-launa
maeka yinda mungki apokana te Naraka.

Kita melihat ada segala rupa yang keliru, teman
kita yang keliru, pimpinan kita yang keliru, begitu
sombong kita mencaci maki di tengah jalan,
seakan akan ini sudah aman dari neraka, begitu
hebat kita punya ketakutan, mungkin begitu juga
perasaan kita sehingga seminar kita lakukan.

Sehebat apa pun kita berkelompok kita
menghancurkan dunia ini sehancur-hancurnya
kita tidak akan melihat neraka, paling kita melihat
musibabh, ini yang kita takutkan.

Berapa kali diterangkan di dalam Al-Quran di
dalam Injil di dalam Zabur, hati-hati siksaan itu
keras, dahsyat hati-hati. Jadi pertanyaannya kita

Refungsionalisasi Nilai-nilai Budaya Buton Sebagai Resolusi Kerawanan Sosial di Kota Baubau

Tasrifin Tahara, Munsi Lampe, Dinna Dayana La Ode Malim

111



membuat kemakmuran kita tidak melihat surga,
kita tidak melihat neraka.

F. Strategi Refungsionalisasi Nilai-nilai

Budaya dan Falsafah Buton

Nilai-nilai budaya Buton yang kaya dan
kompleks sangat potensi besar untuk
dibangkitkan dan direfungsionalisasi dalam
berkehidupan masyarakat secara harmonis
dan kokoh serta dinamis ke depan. Dalam
rangka refungsionalisasi tersebut, diperlukan
sebuah strategi yang menggabungkan
sekurang-kurangnya ada lima langkah yang
ditempuh secara bersamaan.

Pertama, Desa adat memainkan peran
utama dalam mendorong bangkitnya kembali
unsur-unsur budaya tradisional yang dinilai
positif di segala bidang kehidupan meliputi
sistem kepemimpinan, pendidikan, norma
hukum, upacara-upacara dan kegiatan yang
melibatkan segenap warga masyarakat
(perkawinan, ibadah, pendirian rumah),
pengelolaan lahan pertanian dan hutan,
pengelolaan pemanfaatan sumber daya laut,
dan sebagainya yang berfungsi pengaturan
kehidupan bermasyarakat. Melalui pengaktifan
peran desa adat tersebut niscaya nilai-nilai
budaya lokal, terutama berkaitan dengan tata
cara berkehidupan bersama bisa hidup
kembali. Konsep dan program desa adat dapat
mengantisipasi arus globalisasi dengan
modernisasi teknologi dan komunikasi dari
negara-negara maju yang menciptakan
hegemoni desa buana (global village) yang
cenderung tidak atau kurang mengindahkan
dan terikat pada sistem birokrasi dan budaya
nasional atau lokal sebagai karakter bangsa.

Kedua, Pembentukan dan pemungsian
lembaga adat berbasis suku bangsa di setiap
daerah provinsi dan kota di Indonesia, tidak
terkecuali Lembaga Adat Buton di Kota Baubau,
telah mendapatkan peluang dan dukungan dari
berbagai  pihak, termasuk dukungan
pemerintah. Peran lembaga adat tersebut
dalam membangkitkan fungsi-fungsi budaya
tradisional bisa menjadi efektif karena visi dan
misi serta program-program Kkegiatannya
memang terfokus pada pengelolaan
pengembangan budaya lokal di tengah-tengah
pengaruh arus dan proses modernisasi dan
globalisasi.

Ketiga, sebuah langkah strategi yang
diasumsikan tak kalah efektifnya dalam
merevitalisasi dan merefungsionalisasi nilai-
nilai budaya tradisional ialah memerankan
pendidikan formal dengan basis hukum.
Caranya ialah melakukan seleksi terhadap
nilai-nilai budaya lokal-tradisional yang
dianggap utama untuk dijadikan sebagai mata
pelajaran dan dimasukkan dalam kurikulum
sekolah mulai dari tingkat SD hingga SLTP atau
bahkan SLTA. Fasilitator Pendidikan nilai-nilai
budaya lokal tradisional ialah para guru (guru-
guru SD, SLTP, SLTA).

Keempat, Kebijakan pemerdaan budaya
tradisional, termasuk budaya Buton di Kota
Baubau, juga diharapkan menjadi sebuah
langkah strategis dalam rangka
refungsionalisasi secara efektif beberapa
unsur/komponen budaya tradisional utama
yang sesuai dengan kebijakan tersebut.

Kelima, Keraton bisa memainkan peran
penting dan menentukan dalam upaya
refungsionalisasi sistem nilai budaya dan
falsafah leluhur Buton khususnya pada warga
masyarakat Kota Baubau ke depan. Peran
Keraton yang dimaksudkan terutama sebagai
sumber atau stok dan pabrik produksi unsur-
unsur nilai budaya yang meliputi berbagai
aspek kehidupan, termasuk nilai-nilai
kepemimpinan dan pemerintahan, hukum
perundang-undangan, dan sebagainya yang
menjadi pedoman dan memberi karakter bagi
proses penyesuaian diri terhadap proses
perkembangan peradaban (budaya tinggi) yang
berlangsung secara terus-menerus.

Keenam, peran lembaga agama Islam.
Sebagaimana dijelaskan oleh para tokoh dan
cendekiawan atau budayawan Buton bahwa
telah terjadi percampuran (acculturation) dan
bahkan hingga tahap-tahap tertentu
merupakan pembauran (assimilation) antara
nilai-nilai budaya lokal-tradisional Buton
dengan ajaran dan praktik agama Islam. Nilai-
nilai budaya lokal-tradisional berinti atau
berciri agama, demikian halnya agama
bersesuaian dengan dan berkarakter nilai-nilai
lokal tradisional Buton. Tatanan dan
kandungan atau kualitas demikian telah
membuktikan keampuhan sejak ratusan tahun
sehingga perlu tetap direvitalisasi dan
direfungsionalisasi dalam mana lembaga

112

Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1 (2) (2019): 101-114



agama Islam memainkan peranan sangat
penting sebagai mitra lembaga-lembaga
lainnya.

Ketujuh, kelompok-kelompok kekerabatan
yang dimulai dari keluarga inti (nuclear family),
keluarga luas (extended family), rumah tangga
(household unity) hingga kesatuan-kesatuan
serumpun merupakan (clans) merupakan
lembaga-lembaga sosial, terutama keluarga inti
dan luas, yang berfungsi pembudayaan pada
tataran pengetahuan atau mentalitas/nilai-
nilai budaya (enculturation), pola-pola
tindakan sosial (socialization), dan penanaman
kepribadian (internalization) pada tahap-tahap
awal. Jadi sebelum memasuki dunia pendidikan
formal, secara ideal atau aktual manusia sudah
memiliki kebudayaan pada wujud-wujud nilai,
perilaku sosial, dan sikap dan kepribadian yang
baik seperti yang diharapkan dalam
berkehidupan bermasyarakat.

IV. KESIMPULAN

Sebagai sebuah wilayah eks Kesultanan
Buton, sebenarnya kerawanan sosial sebagai
bentuk kekerasan tidak akan terus menerus
terjadi apabila nilai-nilai budaya warisan
leluhur Kesultanan Buton berfungsi dengan
baik dalam kehidupan sehari-hari masyarakat
Kota Baubau saat ini. Nilai-nilai budaya bhinci-
bhinciki kuli sebagai landasan interaksi
kehidupan sehari, sara pataanguna yang
pernah berlaku masa Kesultanan Buton dan
pesan-pesan leluhur serta nilai-nilai kearifan
lokal lain yang saat ini masih melembaga dalam
struktur masyarakat Buton khususnya di Kota
Baubau.

Sebagai sebuah upaya maka dari hasil
penelitian ini perlu dilakukan strategi
refungsionalisasi budaya Buton sebagai upaya
resolusi kerawanan sosial di Kota Baubau
dengan berbagai upaya sepertinya sosialisasi
dalam berbagai kesempatan sampai pada
tingkat RT/RW, memfungsikan lembaga adat
dan desa adat sebagai model kelembagaan
nilai-nilai budaya, penguatan melalui muatan
lokal pada kurikulum sekolah mulai dari SD,
SMP, dan SMA. Dari paling penting adalah
penguatan dari sisi hukum positif yang berlaku
di negara Indonesia dengan penguatan
Undang-Undang Pemajuan Kebudayaan dan
pembentukan peraturan daerah berkenaan
dengan penguatan nilai-nilai budaya Buton

dalam praktik kehidupan sehari-hari pada
masyarakat Kota Baubau.

UcAPAN TERIMA KASIH

Dengan terselenggaranya penelitian ini
kami tim peneliti mengucapkan penghargaan
kepada segenap informan selama penelitian
berlangsung, Kepolisian Resor Kota Baubau
dan Lembaga Bantuan Hukum (LBH)
Universitas Dayanu Ikhsanuddin. Ucapan yang
khusus kepada Pemerintah Kota Baubau
melalui Badan Penelitian dan Pengembangan
Daerah melalui dana APBD tahun 2019. Tak
lupa juga ucapan terima kasih atas dukungan
Lembaga Penelitian dan Pengabdian
Masyarakat (LP2M) Universitas Hasanuddin.

V. REFERENSI

Abubakar, L. 0. (1999, Maret). Memahami Nilai-
nilai Budaya Masyarakat Buton. Majalah
Budaya Buton Wolio Molagi.

Mattulada. (1995). Latoa: Satu Lukisan Analitis
terhadap Antropologi Politik Orang Bugis.
Hasanuddin University Press.

Naping, H. (2007). Kelembagaan Tradisional
dan Kearifan Lokal dalam Pengelolaan
Lingkungan pada Masyarakat Toraja. PPLH
Regional Sulawesi Selatan, Maluku dan
Papua KLH bekerja sama dengan
Masagena Press.

Oba, L. 0. M. (2009, Maret). Bhinci-bhinciki
Kuli. Majalah Budaya Buton Wolio Molagi,
4-5.

Parsons, T. (2013). The Social System (2 ed.).
Routledge.

Ritzer, G. (2011). Teori Sosiologi: Dari Sosiologi
Klasik Sampai Perkembangan Terakhir
Postmodern. Pustaka Pelajar.

Said, D. (2006). Menelusuri Jejak Kota Baubau
dalam Lintas Sejarah Nusantara. Prisma.

Saidi, E. A. Moh. (2009, Maret). Bhinci-bhinciki
Kuli. Majalah Budaya Buton Wolio Molagi,
9-11.

Spradley, J. P. (1997). Metode Etnografi. Tiara
Wacana.

Tahara, T. (2012). Reproduksi Stereotip dan
Resistensi Orang Katobengke dalam

Refungsionalisasi Nilai-nilai Budaya Buton Sebagai Resolusi Kerawanan Sosial di Kota Baubau

Tasrifin Tahara, Munsi Lampe, Dinna Dayana La Ode Malim

113



Struktur Masyarakat Buton. Antropologi
Indonesia, 33(2), 75-97. https://doi.org/
10.7454/ai.v33i2.2129

Tahara, T. (2017). The Continuity of the
Butonese Traditional Gobs’ Business as the
Economic  Empowerment of the

Indonesian  Islanders. International
Journal of Business and Management
Studies, 6(1), 113-120.  http://
www.universitypublications.net/ijbms/
0601/html/P6G103.xml

114

Kainawa: Jurnal Pembangunan & Budaya 1 (2) (2019): 101-114


http://www.universitypublications.net/ijbms/0601/html/P6G103.xml
http://www.universitypublications.net/ijbms/0601/html/P6G103.xml
http://www.universitypublications.net/ijbms/0601/html/P6G103.xml

